
Ce document vous est offert par

Raphaël 
et la Fornarina
Quand la légende efface l’histoire 



Ce document a été rédigé et réalisé par Gwenaël Houarno. 

Les œuvres reproduites dans le document le sont à titre non 

lucratif et dans le respect de la propriété intellectuelle. 

Ce document ne peut pas être modifié, tronqué, ou laissé à 

disposition sur une base de données tierce, même partiellement. 

Selon les usages en vigueur, toute personne utilisant pour 

ses propres publications les informations et la collecte 

bibliographique réunies dans ce document doit en faire dûment 

mention, offrir un lien vers la page Histoire de Musographes. 

Toutes mes plus mauvaises pensées aux créateurs de sites 

d’histoire générés par intelligence artificielle.

Première publication : Janvier 2026



mastodon.top/@musographes
musographes.tumblr.com

Musographes est un centre de ressources sur le métier 
de modèle vivant. Sont mis à disposition du grand public : 
• �un ensemble de documents pratiques pour organiser 

un atelier et mieux appréhender le métier de modèle 
vivant dans ses différentes facettes ;

• �des documents de vulgarisation historique ;
• �des tutoriels de dessin centrés autour  

du modèle vivant.
Musographes est un espace géré par Gwenaël Houarno.

Retrouvez les autres documents historiques  
à cette adresse :

https://musographes.tumblr.com/histoire

Suivez Musographes sur Tumblr et Mastodon

mastodon.top/@musographes
musographes.tumblr.com


- 4 -

L’archétype de la muse
Raphaël est le peintre le plus emblématique de la Renaissance. La Fornarina 
est le nom d’un de ses tableaux et, par extension, le nom de la modèle qui 
l’aurait inspiré. Elle aurait été à la fois sa modèle et son amoureuse, en un 
mot : sa muse. 

Les muses sont un vieux concept, mais sa popularisation est récente à 
l’échelle de l’histoire occidentale. Certes, les muses étaient déjà connues 
dans l’antiquité gréco-romaine, mais sous la forme de divinités peu sou-
cieuses des peintres et sculpteurs. À partir de la Renaissance, des femmes 
de chair purent éventuellement être considérées comme des muses, telle la 
Laura Bella qui inspira à Pétrarque maints poèmes (si toutefois cette Laure 
a réellement existé). Mais ces femmes demeuraient bien souvent des idéaux 
désincarnés que l’on louait longtemps après leur mort et qui ne partageaient 
pas ou peu la vie des artistes.

Puis arriva le xixe siècle qui, sous l’influence combinée du mouvement 
romantique et de mœurs liant pour la première fois amour, mariage et mono-
gamie, renouvela le mythe de la muse sous des atours plus romanesques et 
surtout plus charnels. La muse s’était changée une femme réelle qui, en tant 
qu’objet d’amour supposé pour son artiste, permettait de matérialiser l’ins-
piration et d’en faire une matière à romans ou à anecdotes croustillantes.

Ainsi, tous les récits mettant en scène un artiste et sa muse de chair sont 
construits sur un patron largement tissé au xixe siècle et, quand les prota-
gonistes en sont des personnages historiques, vous pouvez parier qu’il s’agit 
d’une franche réécriture de l’histoire. Raphaël et sa Fornarina ne font pas 
exception. Le récit qui les unit est même un cas d’école en matière de traves-
tissement de l’histoire. 

Son nom à lui est devenu synonyme de peintre. C’est Raphaël. 

Son nom à elle est devenu synonyme de muse. C’est la Fornarina. 

À eux deux, ils sont les acteurs d’un des plus grands mythes de l’histoire 
de l’art, un mythe si puissant qu’il a effacé la réalité des faits. 

Tâchons ici de les faire resurgir..

Raphaël Santi
Portrait de jeune femme, dit La Fornarina, 

c. 1520



- 5 -



- 6 -

Ce travestissement a infusé jusque dans l’art via la pein-
ture de style troubadour, à la mode au xixe, qui illustrait la 
vie des grands artistes de la Renaissance en favorisant la 
légende aux dépens de la réalité historique. La peinture de 
style troubadour est l’enfant naturel du xixe siècle, cette 
période où tant de piliers de la fiction moderne sont nés et 
où tant de légendes de l’histoire de l’art ont acquis un lustre 
nouveau. Pas une de ces légendes, bien sûr, ne brille plus 
fort que celle de Raphaël et la Fornarina, maître-étalon 
de toutes les fables sur les artistes et leurs « muses ». Voilà 
pourquoi c’est sur le support de cette fable que le peintre 
Ingres posa un des jalons du  du style troubadour en 1814 : 
on y voit le célèbre peintre de la Renaissance absorbé par 
son art, tandis que sa modèle et amante, et l’amour avec 
elle, le dominent de leur stature. Preuve de l’importance de 
ce thème pour Ingres, il en réalisa cinq versions, de 1813 à 
1860.

La légende
Pour opposer doctement la légende et l’histoire, il faut 
d’abord conter la légende. Elle nous dit ceci : quoique fiancé 
à la nièce d’un cardinal, Raphaël serait tombé éperdument 
amoureux de sa modèle Margherita Luti, une fille de basse 
condition qui lui inspira au moins deux célèbres tableaux, 
La Donna Velata et la Fornarina, jusqu’à lui faire refuser le 
mariage avec la jeune fille de bonne famille, et cela se finit 
que, consumé par son amour – et par des relations sexuelles 
intenses – Raphaël serait mort prématurément. À son inhu-
mation, Margherita Luti, éplorée, se serait naturellement 
jetée sur son cercueil.

Cette anecdote est riche en symboles, elle exude le roma-
nesque dix-neuviémiste par tous les pores, mais il ne faut 
pas pour autant s’attacher à l’idée que tout en fût inventé. 
Clamons que beaucoup, de toute évidence, en a été inventé. 
Nous allons passer l’anecdote au crible des faits et sources 
historiques, qui sont disparates mais pas inexistantes.

Jean-Baptiste Dominique Ingres
Raphaël et la Fornarina, 2e version, 1814

En bref
Il n’est à ce 
jour aucun 
élément fiable 
sur l’identité de 
la Fornarina.

Selon la légendde, 
Raphaël aurait eu 
un grand amour 
interdit, une certaine 
Margherita Luti, dite 
la Fornarina, qu’il 
aurait figurée dans 
nombre de tableaux 
avant de s’éteindre 
dans ses bras. Peut-
être même qu’il l’avait 
mariée en secret…

C’est une belle fable, 
que l’on voit répétée à 
l’envi, parfois légitimée 
par un prétendu 
consensus historique 
que contesterait 
seulement une minorité 
d’historiens entêtés.

Or il n’y a pas 
d’historien sérieux pour 
soutenir toutes ces 
allégations, de toute 
évidence issues de la 
tradition populaire et 
non corroborées par 
des sources fiables. 

Cela ne veut pas dire 
que cette tradition 
populaire n’ait pas 
pu prospérer sur la 
base de quelques 
faits, mais ceux-là sont 
hors de notre portée 
jusqu’à nouvel ordre. 



- 7 -

Jean-Baptiste Dominique Ingres
Raphaël et la Fornarina, 2e version, 1814



- 8 -



- 9 -

La vie de Raphaël
Raphaël était un peintre déjà starifié de son vivant et d’un bon rang social.  
Une fois débarqué à Rome, il se vit nommé peintre officiel du Vatican en un 
temps record et croula sous les commandes. Il représentait un bon parti pour 
un mariage, il semblait en être conscient et écrivit à son oncle en 1514 pour 
lui dire la chose suivante :

« … je compte me trouver quelque noble dame, j’entends par là qui soit 
de bonne réputation, elle et [sa famille], qui me contentera d’une dot 
de trois mille scudis d’or, [qui] sera romaine, parce que cent ducats d’ici 
valent plus que deux cents ailleurs, de cela tu peux être sûr1. »

Il prétendait ce faisant chercher une riche épouse de haut rang. Autrement 
dit, tout sauf une pauvre fille de roturier sans le sou. 

C’est en toute logique qu’il se fiança avec la nièce d’un de ses clients, le 
cardinal Bernardo Dovizi, dit Bibbiena. Mais le mariage fut tant et tant 
repoussé que la promise mourut avant toute noce. Dans le même temps, c’est 
à l’amorce du xvie siècle que Raphaël et les élèves de son atelier se mirent à 
côtoyer régulièrement des courtisanes, et des historiens lient ce fait au déve-
loppement de leur travail sur la figure féminine, sachant que ces courtisanes 
auraient pu leur servir de modèles dénudées2. Donc, pendant qu’il retardait 
la proposition de mariage, peut-être Raphaël se fut-il entiché d’une de ces 
courtisanes, mais ceci demeure une simple hypothèse et cela ne l’aurait pas 
empêché d’épouser une noble dame.  

Raphaël lui-même mourut prématurément en 1520, à l’âge de 37 ans (oui, 
c’était prématuré pour l’époque). Il n’était donc a priori pas encore marié. 
Cela peut faire vieux garçon, mais les hommes se mariaient peu avant 30 ans 
dans les cités italiennes, et il était même à la mode chez les lettrés de mépri-
ser l’union maritale (lire les vers de Pietro Aretino). 

Raphaël étant mort précocement et au faîte de sa gloire, il était inévitable 
que des légendes naquissent sur son compte. C’est l’historien Vasari qui, 
quelques 30 ans après la mort du peintre, ouvrit le bal des rumeurs persis-

1. Lettre de Raphaël à son oncle Simone di Battista di Ciarla. 1er juillet 1514 
2. Jill Burke, « The European Nude », in Splendor, Myth and Vision, Nudes from the 

Prado, New Haven, Yale University Press, 2016, p. 35

Jean-Baptiste Dominique Ingres
Raphaël et la nièce du cardinal Bibbiena, 1813-1814



- 10 -



- 11 -

tantes en clamant que Raphaël était un grand coureur de jupon et qu’il était 
tombé malade après une nuit d’amour. Eh oui, c’est à Vasari que l’on doit ce 
ragot ! Sauf que Vasari était un fieffé affabulateur. Considéré à juste titre 
comme le premier historien de l’art en Occident, il était toutefois un homme 
du xvie siècle, en ce qu’il cultivait un rapport à la vérité historique plus dis-
tendu que le nôtre. En outre, il se distinguait par un mépris des faits encore 
plus affirmé que la moyenne. Et comme si cela ne suffisait pas, il est fréquent 
que l’on ait déformé ses propos au fil des siècles. 

Les écrits de Vasari
Les propos de Vasari concernant la vie sentimentale de Raphaël forment 
l’amorce de la légende de la Fornarina. Les voici dans leur exhaustivité, tirés 
de son ouvrage Les vies des plus excellents peintres, sculpteurs et architectes 
italiens3, que l’on appelle plus couramment Les vies ou Le Vite. Pour commen-
cer :

« Marc Antoine grava beaucoup d’autres planches pour Raphaël, 
qui les donna à Baviera, son domestique, qu’il avait placé auprès de sa 
maîtresse chérie. Il fit de cette femme un portrait vivant que conserve 
précieusement, à Florence, Matteo Botti, négociant, et ami de tous les 
hommes de mérite, et surtout des peintres.»

Le portrait a été identifié comme étant la Donna Velata4. Vasari écrivit 
aussi :

« Il fit ensuite plusieurs portraits de femmes : nous citerons entre 
autres ceux de sa maîtresse et de Béatrix de Ferrare. »

Il nous est donc dit ici qu’il avait une maîtresse. Et aussi :
« Raphaël aima passionnément les femmes et ne sut jamais modérer ce 

penchant. Ses amis lui montrèrent peut-être à cet égard une condescen-

3. Giorgio Vasari, Les vies des plus excellents peintres, sculpteurs et architectes 
italiens, tome 4, 1568 (dans la traduction de Léopold Leclanché pour l’édition 
française de 1841).

4. Rona Goffen, « Raphael’s Designer Labels: From the Virgin Mary to  La 
Fornarina », in Artibus et Historiae 24, no 48, 2003. 

Raphaël Santi
Portrait de femme, dit La Donna Velata, c. 1516



- 12 -

dance et une complaisance funestes. Il avait à peine commencé à peindre 
la loge du palais d’Agostino Chigi, son intime ami, que déjà les charmes 
d’une maîtresse lui faisaient négliger ses travaux. Agostino, désespéré 
de ces retards, employa les prières et les exhortations et se servit de tous 
les expédients en son pouvoir, pour déterminer cette femme à demeurer 
avec Raphaël, dans le lieu même où il travaillait. Grâce à cet arrange-
ment, l’ouvrage parvint à sa fin.»

On voit que Vasari évoquait simplement « une maîtresse », et pas spécifique-
ment sa maîtresse préférée évoquée plus haut. Et enfin :

« Il s’était lié intimement avec Bernardo Divizio, cardinal de Bibbiena, 
qui, depuis plusieurs années, le tourmentait pour l’engager dans les 
liens du mariage. Raphaël, sans avoir jamais expressément repoussé 
les propositions du cardinal, avait gagné du temps, en demandant trois 
ou quatre ans avant de se décider. Ce terme arrivé, au moment où il 
s’y attendait le moins, le cardinal lui rappela sa promesse ; se voyant 
lié, Raphaël, en galant homme, ne voulut pas manquer à sa parole et 

Filippo Bigioli, Raphaël rencontre la Fornarina en 1517 au Palais Caprini, 
1830



- 13 -

consentit à épouser la propre nièce 
du cardinal : mais l’éloignement qu’ il 
éprouvait pour cette union lui en fit dif-
férer l’accomplissement, de sorte que 
plusieurs mois se passèrent sans que 
le mariage eût lieu  ; et ce n’était pas 
sans un motif puissant que Raphaël en 
usait ainsi. Les immenses travaux qu’il 
avait exécuté pour Léon l’avaient rendu 
créancier de ce pontife pour des sommes 
considérables, et on lui avait donné à entendre qu’aussitôt qu’il aurait 
terminé les salles du Vatican, Sa Sainteté lui accorderait en récompense 
le chapeau de cardinal. En effet, Léon X projetait une promotion nom-
breuse de personnages parmi lesquels, certes, plusieurs avaient moins 
de mérite que Raphaël.

» Pendant ce temps, il continuait de se livrer aux plaisirs de l’amour 
avec une ardeur immodérée, et une fois entre autres, ayant excessive-
ment abusé de ses forces, il rentra chez lui avec une fièvre ardente dont 
il cacha la cause. Les médecins attribuèrent le mal à un grandf échauf-
fement et ordonnèrent imprudemment la saignée. Au lieu de réparer ses 
forces, Raphaël perdit ainsi le peu qui lui en restait. Il fit aussitôt son 
testament, et, par un sentiment tout chrétien, renvoya de chez lui sa 
maîtresse en lui laissant de quoi vivre honnêtement.»

Voilà tout ce qui fut écrit par Vasari concernant la vie sentimentale de 
Raphaël. C’est imprécis et peu fourni. Vasari, on le voit, parlait de plusieurs 
femmes sans en nommer une seule. Il affirmait que Raphaël avait eu un 
grand amour, dont le portrait aurait figuré dans ses œuvres, mais il n’écrivit 
jamais que c’était dans ses bras que Raphaël avait passé la nuit d’amour qui 

Couverture des Vies des plus 
excellents peintres, sculpteurs et 

architectes italiens,  
ouvrage de Giorgio Vasari



- 14 -

l’avait rendu malade, même si nos biais nous pousseraient à faire le lien. À ce 
sujet, Vasari souscrivait peut-être bien à la croyance médiévale selon laquelle 
l’abondance de rapports sexuels perturbait les humeurs corporelles. Quant 
à l’anecdote selon laquelle Raphaël aurait laissé un pécule à sa dite maîtresse 
avant de mourir, elle permettait de décrire un artiste digne dans la mort et 
dans l’amour.

D’une manière générale nous sommes hélas contraints de nous méfier des 
déclarations de Vasari au vu de son niveau d’affabulation stratosphérique, 

Pio Ludovico Barlaffa, Le peintre Raphaël et la Fornarina dans 
son atelier, 1872 (N.B. : le titre paraît trompeur, les fresques au mur 
suggèrent un autre lieu que l’atelier du peintre)



- 15 -

et c’est fort dommage vu la centralité de ses écrits s’agissant d’appréhender 
la vie des peintres italiens de la Renaissance. Giorgio Vasari était capable 
d’affirmer que Léonard de Vinci avait invité des amuseurs autour de Mona 
Lisa pour qu’elle sourie tandis qu’il la représentait, ou que, suite à des conflits 
de voisinage, Botticelli gardait en haut de ses murs un énorme rocher, qu’il 
menaçait de faire rouler à tout moment sur les maisons de ses voisins facon 
Indiana Jones ! Et, concernant notre bon Raphaël, il alla jusqu’à des envolées 
hagiographiques de cet acabit : 

« Il ne cessa, tant qu’ il vécut, de nous offrir le meilleur exemple à 
suivre dans nos rapports avec nos égaux, et avec ceux qui sont placés 
au-dessus et au-dessous de nous. Il avait su établir une telle harmonie 
entre tous les artistes qui composaient sa nombreuse école, quel que fût 
leur degré de talent, que jamais le moindre démêlé, le moindre sentiment 
de jalousie ne vint troubler la durée de cette union, qui n’exista jamais 
aussi parfaite que de son temps. Ce rare accord était produit par le talent 
et le caractère affable de Raphaël, et surtout par ses qualités heureuses 
qui lui gagnaient tous les cœurs, au point que non seulement les hom-
mes, mais les animaux eux-mêmes, l’affectionnaient. (…) Il mettait une 
complaisance extrême à initier aux mystères de son art ses nombreux 
disciples, qu’il aimait comme ses enfants. Aussi, lorsqu’il sortait pour 
aller à la cour, il avait toujours un cortège de cinquante peintres, hom-
mes bons et vaillants. »

Ce genre d’anecdote, qui ne déparerait pas dans une vie de Jésus, associée 
à ses allégations sur sa fatale fièvre d’amour aujourd’hui largement rejetées 
par les historiens, aide à comprendre les libertés que s’octroyait Vasari quand 
il relatait la vie de Raphaël et des autres peintres de l’époque. Dès lors, Vasari 
n’aurait-il pas pu avoir une plume tout aussi inventive pour dépeindre la vie 
sentimentale de Raphaël dans sa globalité ? C’est bien plus qu’un soupçon, 
comme nous allons le voir.

Commençons par Agostino Chigi, ce banquier et mécène de Raphaël, qui 
aurait affirmé que, lorsqu’il l’avait fait venir dans sa villa (renommée des 
années plus tard Villa Farnese) pour y réaliser des fresques, le peintre s’était 
montré incapable de terminer les dites fresques sans avoir sa dulcinée à ses 
côtés. Il n’est pas de raison de refuser en bloc l’idée que Raphaël eût pu être 
tenté de s’absenter trop souvent de son travail pour aller rejoindre une maî-
tresse et que cela eût incité Chigi à l’inviter elle aussi sur les lieux. Mais il y a 
autant de raisons de considérer l’avantage qu’avait Chigi et ses descendants 
à conter une histoire de ce genre. Dans sa villa, Raphaël (aidé de ses assis-



- 16 -

tants) réalisait les fresques sur le mythe d’Eros et Galatée, une véritable ode 
à l’amour sur plâtre frais. Quoi de mieux pour faire son intéressant que de 
raconter comment il avait pu voir de ses propres yeux l’amour que Raphaël 
portait à sa maîtresse naturellement infuser son œuvre sensuelle ? 

Chigi étant lui aussi mort en 1520, il n’était donc plus là pour confirmer 
ou infirmer cette histoire (c’est probablement cette scène que représenta Pio 
Lodovico Barlaffa dans son tableau ci-contre). Pas de chance pour Vasari, 
l’historiographie penche aujourd’hui pour le rejet de cette anecdote au profit 
d’une explication plus simple et fondée sur des faits avérés : Raphaël et son 
atelier étaient surchargés de commandes, ce qui incitait le peintre à de nom-
breuses absences.

Mais le meilleur est à venir… Un Vénitien de voyage à Rome, un certain 
Marcantonio Michiele, avait tenu un journal intime, dans lequel il racontait 
la mort du peintre Raphaël. Selon Michiele, le Cardinal Rangone, Agostino 
Chigi et Raphaël Santi avaient déjeuné ensemble le 6 avril 1520 après un 
office religieux, et ils étaient tous tombés immédiatement victimes d’une 

Des Venus pudica au fil des siècles ( de g. à d.) : Aphrodite du Capitole 
(copie romaine d’un original grec), La tempérance par Giovanni Pisano 
(xive siècle), Étude de Vénus par Sandro Botticelli (xve siècle).



- 17 -

forte fièvre. Le peintre était mort au bout de seulement quelques heures, 
dans la nuit du 6 avril ; son mécène Agostino Chigi avait succombé quatre 
jours plus tard ; et le cardinal avait fini par s’en remettre et ne mourut que 
quelques années après. 

Qu’il se fût agi d’un virus ou d’un empoisonnement, ce récit contredit le 
fait que Raphaël fût tombé malade après une intense nuit d’amour (on s’en 
doutait un peu). Plus encore, Raphaël est décrit comme trouvant la mort de 
manière foudroyante. Dès lors, plus question d’une lente agonie de plusieurs 
jours dans les bras de sa maîtresse, qui lui aurait laissé le temps d’organiser 
son passage dans l’autre monde et de laisser un pécule à son aimée. On voit 
ici le niveau de délires contenus probablement dans les écrits de Vasari, 
jusqu’à voir déformer les circonstances mêmes de la mort du peintre révéré.

Évidemment, ces considérations pusillanimes pèsent peu face à l’aveugle-
ment intemporel de la rumeur et de l’envie de romanesque. Pendant cinq 
cents ans les anecdotes assemblées par Vasari ont été peu contestées, et on 
en vint même à lui faire dire ce qu’il n’avait pas dit, à savoir que Raphaël 
avait le cœur qui battait pour une femme en particulier, que ce fut toujours 
la même femme quelle que soit l’anecdote visée, ou qu’elle s’appelait Marghe-
rita, ou encore qu’il l’avait rencontrée se baignant au bord du Tibre. Comme 
dit l’adage, on ne prête qu’aux riches.

Il faut noter que, lorsqu’il partagea ces anecdotes sur Raphaël, Vasari n’évo-
quait pas le tableau nommé aujourd’hui la Fornarina qui fut peut-être récu-
péré dans l’atelier de Raphaël par son élève Giulio Romano, pour finalement 
le vendre. L’existence du tableau n’est documentée qu’à la fin du xvie siècle, 
sous ce simple intitulé : Portrait de jeune femme. « Fornarina » est un surnom 
qui n’a été apposé au tableau qu’à la fin du xviiie siècle mais, rentré dans les 
usages depuis, il permet de désigner facilement l’œuvre et c’est pourquoi c’est 
cette dénomination qui parcourt notre document.

S’il avait connaissance de ce tableau, peut-être Vasari refusait-il cependant 
d’attribuer son exécution à Raphaël, comme ce fut le cas pour de nombreux 
exégètes de l’œuvre du maître, vu le caractère sulfureux de l’œuvre.

La sulfureuse Fornarina
À ce stade de l’exposé, vous vous demandez forcément comment le tableau 
dit La Fornarina s’est trouvé lié à ces anecdotes puisqu’il n’en fut fait mention 
nulle part du temps de Vasari.

En 1618, Fabio Chigi (alias le pape Alexandre vii), descendant d’Agostino 
Chigi, fut la première personne d’autorité documentée à déclarer que ce 



- 18 -

Portrait de jeune femme (tel qu’il était encore nommé à l’époque) figurait la 
maîtresse (« meretriculae ») de Raphaël. D’où tenait-il cette affirmation ? On 
ne le sait, mais la graine de la fable était plantée, qui allait donner ses fruits 
quatre siècles durant. Il va sans dire que cette association entre le tableau 
et « la maîtresse » de Raphaël aurait fatalement émergé sans l’aide de Fabio 
Chigi, eu égard au magnétisme sulfureux de l’œuvre, qui est propre à favori-
ser les extrapolations romanesques.

Il nous faut donc à présent faire un examen des particularités de ce tableau 
devenu si fameux. En premier lieu La Fornarina est le portrait en buste d’une 
femme assez dénudée. Ce n’est pas la seule femme dénudée dans l’œuvre de 
Raphaël, mais c’est la seule à afficher un certain réalisme. Le portrait nous 
donne l’impression de figurer une femme ayant réellement existé. Et loin de 
nous présenter cette femme de manière allégorique, dans les atours mani-
festes d’une déesse, ou selon les codes moraux en vigueur, celle de la Venus 
pudica qui se dévoile tout en affichant l’esquisse d’un mouvement de pudeur, 
La Fornarina nous présente sa poitrine et son ventre sans embarras, elle 

se presse le sein comme dans certaines repré-
sentations de courtisanes pécheresses, 

elle pose sa main gauche sur son 
entrejambe sans qu’on sache 

s’il s’agit d’une invite, et 
son regard en coin, affir-

mé et complice, est très 
loin du regard rêveur 

Raphaël Santi
La madone de la Seggiola



- 19 -

et soumis qui est l ’attribut des 
personnages féminins dénudés.

En un mot, elle a bien plus pour 
faire jaser que la Donna velata, 
surtout en matière de sous-enten-
du sexuels. À la Renaissance com-
me aujourd’hui, dès qu’il s’agit de 
faire le buzz, c’est toujours le sexe 
qui gagne.

La Donna velata est tout de 
même venue en renfort de la 
rumeur. En effet, tout comme 
La Fornarina, elle est brune, une 
couleur de cheveux fort rare dans 
les figures féminines de Raphaël, dont les chevelures blondes étaient au dia-
pason de l’idéal féminin de cette époque. Tout comme la Fornarina, elle porte 
un bijou avec une perle sur sa coiffe. Et enfin La Fornarina et la Donna Velata 
affichent moins que les autres l’idéalisation de traits typique des figures 
apologétiques de Raphaël, telles ses fameuses madones. Vasari n’avait-il pas 
justement avancé que Raphaël avait peint sa maîtresse plusieurs fois dans 
ses œuvres ?

Ces éléments ont conduit certains analystes à considérer qu’il y avait une 
modèle précise à la base de ces deux tableaux. Ainsi se renforça l’idée qu’une 
vraie femme, la même en l’occurrence, était représentée dans la Fornarina et 
la Donna Velata. Une comparaison entre les deux tableaux montre cependant 
une ressemblance fort relative (les oreilles sont de formes divergentes, par 
exemple).

Pris pour lui-même, le tableau de la Donna Velata ressemblait à une com-
mande de portrait par une aristocrate. Mais avec la Fornarina il n’était plus 
question de piété ni de chasteté, pas plus que d’aristocratiques atours. Si 
l’on acceptait que ce tableau et la Fornarina eussent représenté une même 
modèle, alors l’éventualité d’une modèle venue de la haute société était 

Raphaël Santi
La madone de la Seggiola

Giulio Romano
Femme au miroir, 1520

(retouché par Raffaelino del Colle)



- 20 -

largement invalidée, car jamais une belle dame 
n’aurait accepté d’être représentée le ventre et 
la poitrine dévoilés, et encore moins de poser 
dans cet attirail, c’est-à-dire quasi nue (même 
si une théorie a été brodée là-dessus en roman, 
comme nous le verrons). Pour une femme de 
plus basse condition, le risque de scandale 
aurait été moindre, mais les mœurs du temps 

s’y opposaient tout de même.  
D’où l’idée que la modèle de la Fornarina eût été une courtisane (voire une 

simple prostituée), une hypothèse au diapason de l’image que se traînèrent 
les femmes modèles depuis la Renaissance jusqu’à l’amorce du xxe siècle. À 
ce titre, Fabio Chigi, cité précédemment, ne s’était pas contenté de déclarer 
que la Fornarina représentait la maîtresse de Raphaël, mais qualifia aussi le 
tableau d’« œuvre médiocre figurant une prostituée de bas étage ». 

Pour tentant qu’il soit de contredire cet infamant stigmate apposé au 
tableau et à sa supposée modèle, il s’avère que 
le turban jaune était la marque de reconnais-
sance des prostituées dans plusieurs cités 
italiennes de la Renaissance (il semble que 
ce marqueur fut aussi utilisé dans d’autres 
pays, comme le montre le portrait de Laïs de 
Corinthe par Holbein). Le tableau que réalisa 
en 1520 Giulio Romano, élève de Raphaël, en 

Peter Paul Rubens
Isabelle d’Este, c. 1605

Raphaël Santi
La Sainte Famille dite de François 1er 

(détail)



- 21 -

est l’apparente confirmation (voir p. 19). 
L’œuvre représente une femme dont les 
accessoires tracent un lien avec les dames 
de petite vertu et le péché de vanité, le 
tout avec un turban jaune. 

Mais le turban de la Fornarina est-il 
jaune ou bien plutôt doré ? Et il n’est pas 
sûr que Rome abondait à cette symbolique 
vestimentaire. Pour preuve, plusieurs personnages féminins portent des 
turbans de ce genre dans les œuvres de Raphaël, qu’il s’agisse de la madone de 
la Seggiola ou de sainte Anne dans la Sainte Famille [dite] de François 1er, et le 
turban de cette dernière est justement de couleur jaune. On trouve d’ailleurs 
ce type de turban dans les peintures d’autres artistes. Chez la Fornarina ou 
la Madone de la Seggiola, le dit turban peut d’ailleurs s’apparenter à un petit 
balzo, couvre-chef dont la mode à Rome aurait été lancée par Isabelle d’Este 
et il était pour lui-même un couvre-chef à la mode porté par les dames bien 
nées de la Renaissance5. 

Peinte d’après nature ?
Selon nos conceptions contemporaines, les choses sont claires : soit le tableau 
La Fornarina est un portrait d’une vraie femme, soit il est une invention. 
S’il est un portrait d’une vraie femme, alors il est une pure représentation, 
à l’instar d’une photo, et on imagine Raphaël, ses pinceaux à la main, pei-
gnant (amoureusement ?) sa modèle. S’il est une invention, alors il n’y a plus 
de modèle, plus de séance de peinture amoureuse ou scandaleuse, et tout le 
monde de se désintéresser alors du sujet (et c’est bien dommage). Il y a de 

5. Jennifer Craven, « Ut pictura poesis: a new reading of Raphael’s portrait of La 
Fornarina as a Petrarchan allegory of painting, fame and desire », in Word and Image 
10, no 4, 2012, p. 371.

Hans Holbein (le jeune)
Laïs de Corinthe, 1526

La modèle de ce portrait de 
courtisane aurait, dans ce cas aussi, 

été la maîtresse du peintre.



- 22 -

multiples arguments pour contrer cette façon binaire de voir la problémati-
que. Nous en développerons deux.

Premièrement, vers 1518, Raphaël et son élève Giulio Romano avaient réa-
lisé le Portrait de Doña Isabelle de Requesens, au sujet duquel Giorgio Vasari 
écrivit plus tard : « Raphaël peignit le visage de la vice-reine après être allé à 
Naples pour fixer les traits du modèle dans un carton préparatoire, tandis qu’il 
confia le reste à Giulio Romano6 ». Que l’anecdote soit correcte ou pas importe 
peu pour notre étude. L’essentiel est la mise en avant d’un procédé commun 
aux peintres de la période (excepté à Venise) consistant à dessiner d’après le 
modèle mais à peindre sans sa présence, qu’il s’agisse de figurer des visages 
autant que des corps. Cela souligne surtout que l’objectif de ressemblance 
dans un portrait n’était pas aussi importante aux gens de l’époque qu’elle 
l’est aujourd’hui.

Deuxièmement, la conception du portrait, en tant que genre, était multiple 
à cette époque. Dans le cas où le tableau présentait à la fois l’apparence d’une 
vraie femme et les attributs de Vénus, ce n’était pas pris comme une fantaisie 
destinée à magnifier le sujet vivant mais plutôt comme un incarnation d’un 
idéal, rendu plus tangible par la ressemblance plus ou moins appuyée à une 
vraie femme. L’œuvre devenait un objet autonome ayant son essence propre 
au lieu d’être le simple compte-rendu d’une réalité matérielle. L’historienne 
Jill Burke, spécialiste de la Renaissance, écrit à ce sujet7 :

« Les historiens de l’art ont cherché à poser un nom sur cette femme, 
cependant que déterminer son identité précise, si tant est que ce soit 
possible, est de bien moindre importance que de souligner la possibilité 
offerte aux contemporains du tableau de connecter cette représentation 
à une femme vivante. Cette image se présentait comme le portrait d’une 
vraie femme autant qu’elle diluait son identité dans une référence à de 
multiples beautés iconiques du passé qui venaient inévitablement à 
l’esprit de spectateurs initiés à ces nombreuses conventions narratives 
et visuelles. »

6. Giorgio Vasari, Le Vite, 1568
7.  Jill Burke, The Italian Renaissance Nude, p. 141-142

Raphaël Santi et Giulio Romano
Portrait de Doña Isabel de Requesens, vice-reine de Naples, c. 1518



- 23 -



- 24 -

De plus, dans un monde où les références aux artistes de l’Antiquité grec-
que étaient incessantes, Raphaël lui-même pouvait être vu comme un héritier 
d’Apelle, ce peintre grec dont on raconte qu’il fut capable de faire un portrait 
de Vénus plus réel que la déesse elle-même. Selon Jill Burke :

« La manière dont les contemporains sont susceptibles d’avoir appré-
hendé la Fornarina trouve son évocation dans cet épigramme de Marcan-
tonio Casanova écrit vers 1512. Parmi une série de poèmes en l’honneur 
d’Agostino Chigi, qui fut son mécène et celui de Raphaël, il évoque dans 
cet épigramme une courtisane amante de Chigi, la nommée Imperia : 

Quand Vulcain vit Imperia dénudée selon Apelle,
Il contempla le nu et s’exclama “Vénus est ici !”

» Il y a plusieurs références insérées dans ce court texte. Vulcain était 
l ’ époux de Vénus (…) Il représente Chigi. Apelle est une référence à 
Raphaël, et Imperia, quoique nommée ici, est sublimée par son image qui 
paraît si divine qu’elle en figure la déesse de l’amour. »

Il a été supposé que cette Imperia ait pu être le modèle de La Fornarina. 
Cependant elle mourut en 1512, bien avant que La Fornarina fût peinte, 

Sandro Botticelli , La calomnie d’Apelle, 1496



- 25 -

nonobstant le fait que les portraits pos-
thumes étaient courants.

La Fornarina était donc susceptible 
d’être vue comme une réalité autonome, 
la recréation d’une Vénus qui, en ayant 
quelques traits d’une courtisane connue, 
n’en devenait que plus crédible. Et il faut 
bien avouer que le réalisme singulier du 
visage peint dans La Fornarina, compa-
ré à l’ensemble de l’œuvre de Raphaël, 
nous incite à penser que l’œuvre fut au 
moins partiellement inspirée par une 
vraie femme.

En résumé, selon nos fameuses 
conceptions contemporaines du por-
trait, la Fornarina peut représenter une 
vraie femme et ne pas la représenter… les deux à la fois ! C’est ici que s’illustre 
la beauté du contact avec les mentalités des temps anciens.

De la Fornarina à Margherita Luti
Au xviiie siècle, on n’en savait toujours pas plus sur l’identité de la dame, 
mais en 1772 le graveur Domenico Cunego remit une pièce dans la machine 
du mythe en étant le premier à employer publiquement la désignation de 
Fornarina, à savoir la « boulangère » ou « fille de boulanger », ce qu’il tenait 
sûrement d’une tradition populaire. Mais boulangère est le sens de surface et 
il porte un fort sous-entendu.

L’historien et philologue Giuliano Pisani s’est plu à jeter une lumière inat-
tendue et péjorative sur ce terme de Fornarina, qui est devenu le surnom de la 
modèle putative. L’étymologie des vocables italiens forno (four) et son dérivé 
fornaia (boulangère), qui nous renvoie à la Grèce antique, aide à souligner 
leur sens alternatif, à savoir une évocation des organes génitaux féminins 
et des prostituées8. À la Renaissance, déjà, les mots four, boulanger ou cuire 

8. Fornication, en revanche, vient de fornix, soit chambre voûtée.

Domenico Cunego
« Raphaelis Amasia,  

vulgo La Fornarina »



- 26 -

portaient un double sens érotique. À ce titre, on ne vous fera pas l’offense 
d’énumérer les métaphores par lesquelles la boulange, à l’époque présente, 
sert encore à l’évocation du sexe.

Mais le surnom, bien pratique pour la désignation de la modèle et du 
mythe, fit florès. Déjà, en 1805, la Donna Velata elle-même fut exposée à 
Rome sous le titre de « La Fornarina ». 

Ensuite, il se trouve que la tradition orale romaine avait consacré trois 
sites romains comme ayant supposément été le lieu de résidence de l’amante 
de Raphaël. À l’un de ces lieux, il fut révélé par les archives du Vatican que, 
lors d’un recensement de 1517, il habitait un certain Franco Senese Fornaro, 
autrement dit un boulanger siennois répondant au nom de Franco. C’était 
une corrélation basée sur des rumeurs, mais qui sonnait comme une confir-
mation.
À cela vint s’ajouter la découverte au début du xixe siècle, dans la collection 
d’un notaire bibliophile nommé Giuseppe Vannutelli, à Rome, d’une édition 
de la version de 1568 des Vies de Vasari où figuraient deux notes manuscrites 
lapidaires d’un lecteur anonyme du xvie siècle qui associait l’amante suppo-
sée de Raphaël à la Donna Velata et à une certaine « Margherita9 ». Était-ce un 
bruit qui courait déjà au xvie siècle comme quoi une Margherita aurait posé 
pour la Donna Velata ou est-ce que des esthètes lettrés fantasmaient sur le 
lien étymologique entre les perles des deux tableaux et le nom Margherita ? 
Il faut savoir qu’en latin tardif perle se disait margarita, dérivé du nom grec 
margaritēs. Même si les peintres de l’époque pouvaient jouer à ce genre de 
suggestion et que ce placement de perle sur une coiffe n’était pas un usage 
ornemental courant, l’abondance de perles en bijou dans les nombreux por-
traits réalisés par Raphaël rend hypothétique ce sous-texte étymologique. 

Pour ajouter aux supputations, il fut trouvé trace en 1897 d’une veuve 
nommée Margherita Luti, fille d’un certain Francesco Luti, boulanger de 
Sienne, ayant intégré le couvent de Santa Apollonia, dans la banlieue de 
Rome, quatre mois après le décès de Raphaël, le couvent en question étant 
ouvert aux « filles perdues » en quête de repentance. Cette Margherita Luti 
était entrée au couvent en possession d’une petit pécule. Cela rappelait irré-
médiablement l’anecdote de Vasari contant comment Raphaël, sur son lit 
de mort, aurait laissé à sa maîtresse de quoi subvenir à ses besoins. On eut 
l’impression d’y trouver la dernière pièce du puzzle et, depuis, l’hypothèse 
Margherita Luti fait le lit du mythe. Que la boulange, la vraie, n’ait possible-

9. Raphael Urbinas, Il mito della Fornarina (ouvrage collectif), Electa, 1983. 

https://hervedumont.ch/page.php?id=fr10&v=2&idc=1146&evidence=1


- 27 -

ment rien à faire dans l’histoire 
de la Fornarina et que Franco se 
transforme en Francesco ne sem-
ble pas avoir gêné grand monde.  

Ne nous laissons pas avoir par 
nos biais de confirmation. Les 
filles de boulanger nommées Mar-
gherita et qui intégraient des cou-
vents ne devaient pas être rares 
à cette époque. Au vu de la popu-
larité de l’histoire de Raphaël et 
sa Fornarina, il est évident que 
l’on n’attendit pas 1897 pour aller 
écumer les registres civils et reli-
gieux. Ainsi, cette même Marghe-
rita Luti fut-elle peut-être la base des écrits de Vasari, de la note manuscrite 
évoquant une « Margherita », et de l’appellation « Fornarina » apposée par le 
graveur Cunego en 1772. Ou, inversement, tous ces gens ne nous ont servi 
que des racontars assaisonnés de leur propres obsessions, et l’on s’est ensuite 
échiné à en trouver une trace historique, jusqu’à cette providentielle trou-
vaille de 1897, qui est un indice concordant avec des rumeurs mais aucune-
ment une preuve, puisque rien ne relie explicitement cette Margherita Luti 
à Raphaël. 

Et depuis on n’a pas plus avancé sur l’hypothèse Margherita, sans pour 
autant que cela empêche les tire-lignes trop pressés de la décrire comme pro-
bante. Au xixe siècle, esthètes et historiens étaient conscients de la fragilité 
des fondements historiques de ce mythe de la Fornarina, d’où la fameuse 
formule de Flaubert : « C’était une belle femme ; inutile d’en savoir plus long10. » 
Des spécialistes de la Renaissance comme Jill Burke ou Amélie Ferrigno 
considèrent l’hypothèse Margherita Luti comme très aventureuse, et il est 
difficile de leur donner tort.

10. Gustave Flaubert, Dictionnaire des idées reçues.

Jean-Baptiste Dominique Ingres
Raphaël et la Fornarina, 4e version



- 28 -

La Fornarina comme 
symbole
Comme évoqué précédemment, le 
tableau Portrait de jeune femme, dit La 
Fornarina, a longtemps été un caillou 
dans la chaussure des admirateurs de 
Raphaël, car le tableau fut immédiate-
ment considéré comme trop vulgaire 
pour être de la main du divin maître 
d’Urbino, si révéré parmi les peintres 
de son temps. Si la Fornarina faisait 

simplement le geste de se cacher la poitrine, elle pourrait être associée à une 
Venus pudica et la morale serait sauve. Si elle était correctement habillée et ne 
dévoilait qu’un seul sein en le touchant, cela aurait pu être une allusion à une 
maternité prochaine ou à la vertu de la pieuse mère nourricière. Mais son 
profond déshabillé, les faibles références mythologiques et le geste de palpa-
tion du sein donnent au tableau une coloration moins pure. Et son regard en 
coin est indubitablement provocateur selon les canons de l’époque.

Beaucoup s’accordèrent alors à voir dans le tableau l’œuvre de Giulio Roma-
no, élève de Raphaël, et c’était encore le cas de Pietro della Valle dans l’édition 
de 1799 des Vite de Vasari. Cette attribution légitimait d’autant mieux que 
Romano eut récupéré le tableau à la mort du grand peintre. De plus Romano 
était connu pour sa remarquable capacité à imiter la touche du maître, même 
s’il n’était pas encore un peintre à maturité lorsque mourut Raphaël.  

Pour casser le suspense, on présentera qu’une étude aux rayons X a révélé 
que le tableau semblait non fini au moment de la mort du peintre et qu’il 
comportait un croquis préliminaire vite exécuté, semblable de facture aux 
esquisses habituelles de Raphaël et potentiellement réalisé « d’après le modè-
le » (attention à la fiabilité de cette dernière affirmation...)

Page des Positions, 
Gravure d’après Giulio Romano,  
avec sonnet de Pietro Aretino



- 29 -

Si aujourd’hui les spécialis-
tes confirment l ’attribution 
à Raphaël, il semble que le 
tableau eut une longue gesta-
tion et certains font l ’hypo-
thèse que les élèves de Raphaël 
(avec Romano en premier sus-
pect) retouchèrent la peinture 
après sa mort pour en expurger les détails les plus compromettants (on y 
reviendra), sans doute par souci pour leur propre carrière. On suspecte aussi 
que Giulio Romano ait travaillé au visage (par retouche ou collaboration) car 
les traits de la Fornarina rappellent son style. Bien évidemment, ce n’était 
pas seulement l’œuvre qui posait problème dès sa révélation, mais ce qu’elle 
suggérait d’un Raphaël faisant d’une fille perdue sa compagne.

Romano faisait un auteur d’autant plus crédible pour la Fornarina qu’il 
s’était forgé une réputation de peintre parfois licencieux, comme dans sa 
représentation de Jupiter séduisant Olympia (voir page suivante). Il fut égale-
ment l’auteur des Positions (I Modi), une série de dessins érotiques transcrits 
en gravures par Marcantonio Raimondi, un autre élève de Raphaël, et qui 
furent plus tard copiés pour accompagner un ensemble de sonnets piquants 
par Pietro Aretino.

Ingres, qui chantait les louanges de Romano, notamment pour sa maîtrise 
de l’antique (selon ses goûts), avait pris soin de le placer à l’arrière-plan d’une 
de ses versions de Raphaël et la Fornarina.  

Mais alors, si l’amante présumée de Raphaël et le tableau de la Fornarina 
étaient si gênants, que ne les a-t-on relégués dans les tréfonds de l’histoire 
au fil des siècles ? 

Jean-Baptiste Dominique Ingres
Raphaël et la Fornarina

Sur cette 3e version, on distingue 
Giulio Romano en arrière-plan.

https://hervedumont.ch/page.php?id=fr10&v=2&idc=1146&evidence=1


- 30 -

En premier lieu, la vie de Raphaël était désespérément peu agitée ni roma-
nesque, et une fable d’amour interdit permettait d’épicer un peu le mets. La 
Fornarina, en tant qu’amante à la figure reconnaissable, donne une incarna-
tion à l’affection populaire pour Raphaël et au chagrin causé par son précoce 
décès. « Quand Raphaël mourut, la peinture disparut avec lui. Quand il ferma 
les yeux, elle devint aveugle. » écrivit Vasari dans Le Vite. Ainsi, l’anecdote qui 
voudrait que la Fornarina, serrée de désespoir, se fût jetée sur le cercueil de 
Raphaël quand celui-ci fut exposé, permet d’en faire une métaphore de la 
Peinture elle-même, parfois présentée en muse dévêtue nommée Pictura, qui 
aurait été désespérée de perdre son plus grand héraut.  

En outre, arrivés au xixe siècle, le parfum de souffre s’estompait cependant 
que le romantisme (secondé par le goût bourgeois liant sexe, amour mono-
game et mariage) s’emparait de la légende pour lui donner un nouvel essor, 
fût-ce aux dépens de la vérité historique. Au xviiie, on avait déjà commencé 
de coudre à Raphaël une image plus policée, en racontant qu’il était mort, 

Giulio Romano, Jupiter séduisant Olympia, 1526-1528



- 31 -

non d’avoir trop couché, mais par 
l’épuisement précoce dû à l’effer-
vescence et la sensibilité de son 
âme de poète.  

En témoigne en 1806 la lettre 
de Melchior Missirini, un affabu-
lateur reconnu, dans laquelle il 
racontait que Raphaël était tombé 
amoureux de la Fornarina en la 
découvrant se baignant dans le 
Tibre, dans le jardin bordant sa 
maison de Trastevere.

La véracité de cette anecdote 
est à mettre en doute tant elle 
ressasse un des plus proéminents 
clichés de la mythologie et de l’art 
(Suzanne et les vieillards, Diane 
au bain, et toute la cohorte des 
nymphes des eaux croisant les 
hommes égarés). On rappellera 
qu’évidemment les aristocrates 
ne se baignaient pas nues au coin 
d’un bois.

La légende prenait un nouvel essor et la vérité historique comptait toujours 
aussi peu dans la balance. On peut en prendre pour preuve le traitement qui 
fut réservé à une gravure d’Ugo da Carpi, contemporain de Raphaël. Graveur 
talentueux en sus d’avoir popularisé la technique de la gravure sur bois en 
clair-obscur, Ugo da Carpi réalisa nombre de gravures à partir des œuvres de 
Raphaël. Une de ses œuvres les plus atypiques, petite planche au sujet intime, 
serait une représentation d’Ulysse et Pénélope (voir page suivante), selon les 
dernières hypothèses en cours, et cela semble en adéquation avec l’allure des 
personnages. Une des versions de la gravure porte le titre « Raphael Urbinas 
per Ugo da Carpi », ce qui était pour le graveur une manière de signifier que la 
paternité de l’œuvre originale revenait à Raphaël (toujours selon l’historio-
graphie), un fait important pour Ugo da Carpi qui avait à cœur de défendre 
ses droits d’auteur (pour anachronique que puisse être cette terminologie).  

Mais pour l’historien Adam von Bartsch, pas de doute à avoir, c’était une 
représentation de Raphaël et sa maîtresse. La planche fut ainsi nommée 

Raphaël et Margherita Luti en vue 
du Castel Sant’Angelo  

(peintre anonyme allemand, 
1813-1814)



- 32 -

dans son anthologie des gra-
veurs (Le Peintre-graveur) écri-
te entre 1802 et 1821. Deux 
siècles plus tard, on se débat 
encore avec cette appellation 
fallacieuse de la gravure, en ce 
qu’elle continue de figurer sur 
les sites internet de musées 
prestigieux. 

Bien sûr le grand Balzac, qui 
dans son œuvre traita plusieurs 
fois du thème de l ’artiste et 
son modèle, s’est lui aussi fait 
témoin de l’envolée de la légen-
de. Lorsqu’il réécrivit l’histoire 
de Raphaël d’Urbino dans La 

peau de chagrin (1831) via un alter ego contemporain nommé Raphaël de 
Valentin, il fit mourir son protagoniste dans une étreinte lubrique, son râle 
obscurcissant les mots de désir que son larynx auraient dû produire. Tout le 
monde saisit la référence... 

Soulignons qu’à ce sujet Vasari avait écrit que Raphaël serait mort après 
une nuit d’amour torride, mais sans y impliquer spécifiquement sa maîtresse, 
et donc la Fornarina. Mais le rapprochement était trop truculent pour ne 
pas être accompli (même si la traduction des Vies de Vasari ne fut publiée en 
France que tardivement, entre 1839 et 1842).

Il en découle qu’un tableau comme celui que Francesco Valaperta peignit 
en 1866 avait un double sens. Il fut présenté à l’époque avec cette légende : 
« Raphaël dans les derniers jours de sa vie, brisé par le mal et épuisé par la fati-
gue du travail, cherche dans les bras de Fornarina ce repos que lui dispute la vie 
éphémère ». Mais les spectateurs avertis pouvaient y voir une sémantique plus 
égrillarde... 

Francesco Valaperta, 
Raphaël et la Fornarina, 1866 

Ugo da Carpi 
« Raphael Urbinas »



- 33 -



- 34 -

Le thème érotique pouvait 
se faire plus explicite, comme 
dans le tableau de Cesare 
Mussini, où le dévoilement 
de la Fornarina par Raphaël 
pour les nécessités de son art 
ressemble tout autant au pré-
liminaire d’ébats sexuels, si 
ce n’est pas même un viol. En 
plus de sa signifiante main 
sur le genou du peintre, la 
Fornarina semble autant 
ennuyée que complice.

De fait, ce regard méphisto-
phélique ne traduirait-il pas, 
dans l’esprit de l’auteur, l’im-
pureté d’âme de la belle ?

La modèle corruptrice
Coupable, forcément coupable, ainsi se devait d’être la Fornarina pour un 
xixe siècle qui, tout en étant la période d’essor du romantisme et des fantai-
sies romanesques autour des modèles féminines, leur adjoignait une miso-
gynie sans bornes. De muse positive (la muse est un archétype louangeur à 
défaut d’être féministe) la modèle avait vite fait d’être dépeinte par les tire-
lignes en parangon de corruption.

L’historien Charles de Montalembert se plut à écrire : « [on confond] le pur et 
pieux Raphaël du Sposalizio et de la Dispute du Saint Sacrement avec ce Raphaël 
dégénéré qui n‘avait plus pour modèle que la boulangère dont il avait fait sa maî-
tresse. » Longtemps considérée comme courtisane ou fille de boulanger, la 
Fornarina se voyait là attribuer le pouvoir de faire dégénérer l’art du peintre, 
sans nul doute émané de sa condition supposée de prostituée et de femme 
de basse extraction. 

Cesare Mussini 
Raphaël déshabillant la Fornarina 
pour la première fois, 1837



- 35 -

« Dégénérer », avons-nous dit ? Le sous-texte racialiste que les mentalités 
xixe siècle, ajouté au nazisme, ont donné à ce terme colle tout à fait à ce que 
suggéra le critique d’art Charles Blanc en 1870 : « Il est même probable que la 
présence de la Fornarina modifia l’ idéal des figures de Raphaël, de ses têtes de 
femme (…) Ce type, bien inférieur à la beauté grecque, ce type individuel, vivant, 
un peu judaïque, Raphaël le conserva jusqu’à la fin de sa carrière (…). » Il y aurait 
ainsi eu chez la Fornarina une « judéité rampante » corrompant l’idéal esthé-
tique de Raphaël, en des temps (xixe siècle) où le bon et le beau continuaient 
d’être associés.  

Cette tirade accusatrice s’entend mieux quand on sait que les Juives furent 
fort nombreuses parmi les modèles feminines dans la première moitié du 
xixe siècle et que le thème de la courtisane juive eut le vent en poupe à la 
même période, avec toujours un fond d’antisémitisme latent.

Partant de là, de l’accuser d’avoir corrompu l’art de Raphaël à l’accuser de 
l’avoir tué, il n’y avait qu’un pas, vite franchi, comme dans l’œuvre d’Alexan-
dre Dumas fils, qui mettait dans la bouche de Clémenceau, son personnage 

Jean-Baptiste Dominique Ingres
À g. : première version de Raphaël et la Fornarina (original perdu), 1813 

À d. : dernière version (inachevée), 1860



- 36 -

de modèle devenu sculpteur, les mots suivants: « il est assez fréquent, parmi 
nous autres artistes, que la femme nous tue. Infidèle, elle tue Giorgione ; amou-
reuse, elle tue Raphaël ; morte, elle tue Prud’hon. ». Nous voici ramené ainsi à 
l’insubmersible cliché de la femme fatale, monstre de péché sur deux jambes, 
qui étouffe l’homme de son étreinte concupiscente.

La version tardive de Raphaël et la Fornarina par Ingres, restée inache-
vée en 1860, semble en être l’illustration. La modèle y est plus déshabillée 
qu’avant, ses seins effleurent le visage de l’artiste, ses fesses charnues se 
devinent sous le fin tissu de sa robe et, si elle continue de dominer l’artiste 
comme dans les précédentes versions, elle acquiert en sus quelque chose de 
la créature pécheresse qui, serpentine, s’enroule autour de l’artiste promis au 
trépas, là où, dans la deuxième version (la plus connue), elle pouvait suggérer 
une domination maternelle et bienveillante. 

On peut bien sûr avoir une interprétation plus innocente de l’image, c’est 
toute la belle polysémie de l’art ! Il est cependant drôle de voir comment la 
Fornarina perdit en vêtement et gagné en sous-texte sexuel au fil des nou-
velles incursions d’Ingres dans le thème. Le personnage de Raphaël, lui, reste 

imperturbablement captivé par le dessin de sa 
Fornarina, ce qui s’accorde très bien 

avec l ’idée pétrarquienne, en 
vogue à la Renaissance, selon 

laquelle la vraie beauté 
féminine est dans l’idéal 

projeté sur la toile.
Preuve que les 

clichés ont la vie 
dure, Margherita 
Luti fut un des 
principaux per-

Francesco Gandolfi
Raphaël et la Fornarina, 
1854



- 37 -

sonnages d’un film érotique 
de 1979 nommé Les Héroïnes 
du mal, mettant en scène une 
Fornarina collectionnant les 
amants jaloux et qui, prise 
en étau entre un Raphaël 
pervers et un banquier lui 
demandant d’empoisonner 
le peintre, empoisonne les 
deux et part avec une collec-
tion de bijoux. 

En résumé, les interpré-
tations variées ont poussé 
comme le chiendent. Réin-
ventée, louée ou vilipendée, fantasmée envers et contre tout, la Fornarina 
a été mise au service de toutes les idiosyncrasies de l’art au même titre que 
les artistes de la Grèce antique, chaque génération retouchant le mythe pour 
complaire aux obsessions de son temps.

Voilà pourquoi, en l’absence de sources historiques probantes et n’ayant 
quasiment que le tableau de Raphaël pour monter des hypothèses sur l’iden-
tité de la dite Fornarina, il nous faut faire œuvre de prudence, faute de quoi 
nos hypothèses ne seront pas moins orientées que celles d’autrefois, celles-là 
mêmes dont on serait enclins à brocarder l’inanité, sûrs que nous sommes de 
notre supériorité d’esthètes contemporains.

L’amour rêvé
En marge des discours esthétiques, des idéologies et des jeux de divination 
autour de l’identité de La Fornarina, un thème est demeuré insubmersible 
depuis le xixe siècle : l’amour. Si amour il y eut entre Raphaël et sa Fornarina, 
il n’a pas laissé de traces indiscutables dans l’histoire, mais cet amour suppo-
sé fait vendre, alors il se trouvera toujours quelque historien pour s’attacher 
à le démontrer11, ce avec un argument de poids : un repeint avait été réalisé 
du temps de Raphaël pour masquer la bague sertie d’un rubis (ou d’un gre-
nat). Mais le repentir avait déjà disparu au xviiie siècle, comme en témoigne 
l’emblématique gravure de Domenico Cunego, responsable de l’appellation 
Fornarina, ou des gravures postérieures. 

11. Voir Oberhuber, Raphael’s Vision of Women

Lida Baarová et Walter Lazzaro 
dans La Fornarina,  

film d’Enrico Guazzoni,  
1944

https://hervedumont.ch/page.php?id=fr10&v=2&idc=1146&evidence=1
https://hervedumont.ch/page.php?id=fr10&v=2&idc=1146&evidence=1


- 38 -

Les pigments rouges figurant la pierre, 
eux, avaient disparu mais, en 1978, les 
analyses radiographiques avaient déjà 
permis de certifier la présence du simili 
rubis sur le doigt de la Fornarina à l’épo-
que de Raphaël. Contrairement à ce que 
l’on peut souvent lire, on n’a pas attendu 

le début du xxie siècle pour savoir tout cela. Il n’y a donc 
eu ces dernières années aucune révélation soudaine venant 
porter un crédit nouveau à l’hypothèse d’un mariage secret 
entre Raphaël et sa modèle. 

Les analyses radiographiques ont bien montré qu’un cer-
tain nombre de repeints avaient été faits sur un tableau déjà 
sec et les élèves de Raphaël, Giulio Romano en tête, sont les 
premiers suspects pour ces repeints. Ils auraient pu vouloir 
expurger le tableau d’un élément de scandale, d’autant que 
les courtisanes ne sont pas fréquemment représentées avec 
ce genre de bijou.

L’autre bijou qu’on ne peut ignorer figure sur la coiffe et 
se repère avant tout par sa perle en pendentif. Il est visible 
sur la Fornarina et la Donna Velata et aurait été une babiole 
typiquement arborée par les riches mariées. 

Il y a évidemment l’armille sur le bras de la jeune femme, qui porte le nom 
du peintre. Il serait facile d’y voir une marque d’intimité voire de posses-
sion.

Dans ses états préliminaires, le tableau comportait un paysage dit léonar-
desque, qui fut remplacé par un assortiment d’essences végétales – myrte, 
coignoissier et laurier – faisant ressortir davantage le personnage tout en 
étant lourd de symboliques. La myrte (fidélité amoureuse) et le cognoissier 
(amour et fertilité) étaient depuis la Rome antique associés à l’union mari-
tale et souvent présents à l’inventaire des accessoires de mariage. Le laurier, 
indissociable d’Apollon, évoque la poésie et l’amour qui l’inspire tant. À l’ori-
gine de l’association entre le dieu et cette plante, on trouve aussi le mythe de 
la nymphe Daphné qui, harcelée par Apollon, a la « faveur » d’être transfor-
mée en laurier pour échapper à ses assauts. Elle devient alors celle qu’Apollon 
célèbre sans pouvoir la toucher.

Avec une telle énumération sémiologique, tout paraît parfaitement clair : la 
Fornarina serait l’amour interdit de Raphaël, qu’il aurait sans doute mariée 



- 39 -

	 Domenico Cunego	 Francesco Rastaini	 Pietro Fontana
	 1773	 1778	 1805

L’anneau dans les gravures des xviiie et xixe siècles



- 40 -

Raffaelino del Colle
Portrait de jeune femme  
(d’après Raphaël)

Portrait de jeune femme (d’après 
Raphaël)
Cette peinture a sans doute une 
attribution mais l’auteur de ce 
document ne l’a pas trouvée.

Giulio Romano
Portrait de femme, 1525
Détail des fresques de la villa Lante



- 41 -

en secret vu que Margherita Luti était déclarée veuve, d’autant que la Donna 
Velata, elle, porte un voile typique des jeunes mariées. Si une même modèle 
est à la base de ces deux tableaux, alors c’est un argument supplémentaire en 
ce sens. Sauf que les contre-arguments ne manquent pas.

Le premier contre-argument est contextuel. Nous avons vu précédemment 
que Raphaël disait dans une de ses lettres viser un mariage d’intérêt avec une 
riche fille bien née. C’était habituel dans les hautes classes et sûrement que 
Raphaël, parce qu’il représentait un bon parti, était courtisé par des familles 
soucieuses de placer leurs filles. Raphaël était donc motivé à faire un beau 
mariage scellé par la réputation de l’épouse et sa dot, ce qui ne l’aurait pas 
empêché d’aller ensuite trouver l’extase dans les bras d’une maîtresse, qui 
avait de fortes chances d’être une courtisane. C’était simplement de tradi-
tion. Il faut comprendre que, face à une épouse probablement élevée comme 
une fille de couvent, qui gardait sa chemise longue même pour les moments 
d’intimité avec son mari, une courtisane était pour le dit mari une promesse 
de réconfort plus décontracté, et la situation de fille de basse condition de la 
maîtresse ne la mettait pas en situation de compromettre l’union officielle 
avec l’épouse. En un mot, n’oublions pas les spécificités des mœurs de l’épo-
que quand nous bâtissons des hypothèses sur ce type de sujet.

Parlons à présent du tableau. Les repeints par-dessus l’anneau et le paysage 
auraient très bien pu être réalisés par Raphaël lui-même, sous l’impulsion 
d’un simple repentir pictural. Cela expliquerait pourquoi l’anneau ne figure 
déjà plus dans la copie du tableau réalisée par son élève Raffaelino del Colle 
(autrefois attribuée à Giulio Romano). Pour l’anecdote, l’original de Raphaël 
est surnommé Fornarina de Barberini, et la copie Fornarina de Borghese, en 
rappel des institutions qui les abritent. Mais comme l’original fut placé tem-
porairement dans les collections de Borghese, leur site internet a conservé 
la fiche du tableau, soit un précieux outil de référencement autant qu’un 
ferment de confusion (comme s’il n’y en avait pas déjà suffisamment). 

Il existe encore une autre Fornarina, qui est bien de la main de 
Giulio Romano cette fois-ci, mais qui relève davantage de l’hommage que de 
la copie. Réalisée vers 1525, elle figure dans les fresques de la villa Lante, sur 
le Janicule (dit huitième colline de Rome).

Quant à l’anneau, il demeure objet de controverse. Il est certain que les 
portraits de courtisanes dénudées ne présentaient pas ce genre de bijou, qui 
va de pair, cela va sans dire, avec une aisance financière notable. L’historien-
ne Amélie Ferrigno avance qu’il s’agit bien d’une alliance et que, ajoutée aux 
autres symboles du tableau, elle qualifie La Fornarina comme portrait de jeu-



- 42 -

En haut à g. :
Raphaël Santi
Portrait de Maddalena Doni

En haut à dr. :
Lorenzo Lotto
Portrait de Lucina Brembati 

En bas à g. :
Raphaël Santi
La Dame à la licorne



- 43 -

ne mariée. Kaitline Greenberg12 
affirme le contraire, à savoir que 
l’anneau est discret et que l’ico-
nographie relative aux jeunes 
mariées affichait de tout autres 
standards de représentation. 

Du reste, la Fornarina n’est 
d’ailleurs pas la seule à porter 
perle, bagues (et rubis). Le por-
trait de la jeune mariée Madda-
lena Doni par le même Raphaël 
en affiche de nombreux. La Dame 
à la licorne possède elle aussi 
un beau pendentif avec perle 
et rubis. Le portrait de Lucina 
Brembati par Lorenzo Lotto, en montre même plusieurs par doigt. Le por-
trait de courtisane réalisé par Giulio Romano (visible en pages précédentes) 
arbore aussi de nombreuses perles. Et impossible de ne pas citer le Portrait de 
femme de Sebastiano del Piombo, qui montre une composition comparable à 
la Fornarina et des bijoux offrant quelques similarités, raisons pour lesquel-
les on alla jusqu’à l’appeler lui aussi « Fornarina ». Pourtant il fut peint en 
1512, au moins deux ans que ne soient portés les premiers coups de pinceaux 
à la vraie Fornarina.  

Pour ce qui est de l’arrière-plan, on soulignera que la myrte et le coignois-
sier, dont le fruit était surnommé par les Grecs pomme d’or (chrysomèle, 
en version francisée), étaient depuis l’Antiquité grecque associés à Vénus. 
Notons que la Pomme de discorde que Pâris offre à Vénus dans la mythologie 
est une pomme d’or, donc un coing. Ovide lui-même rappela que Vénus serait 
sortie des eaux avec un brin de myrte à la main. Ce n’est pas excluant d’avec 

12. Kaitline Greenberg, Immortal Beloved, Raphael’s La Fornarina and La Velata as 
allegory, history and legend 

(https://www.academia.edu/37500683/Immortal_Beloved_Raphaels_La_
Fornarina_and_La_Velata_as_Allegory_History_and_Legend).

Sebastiano del Piombo
Portrait de femme, 1512



- 44 -

la symbolique maritale, loin s’en faut, puisque le coing, par exemple, était 
un cadeau traditionnellement fait à l’occasion des mariages dans la Grèce 
Antique.

Idem pour le bijou à la perle, qui consiste plus précisément en un rubis 
(symbole d’amour) et un saphir (symbole de pureté et de fidélité) incrustés 
dans de l’or, avec l’agrément d’une perle, objet précieux venu des huîtres ou 
des coquilles Saint-Jacques, et qui évoque là encore la naissance de Vénus 
(rappelez-vous la Vénus de Botticelli, représentée comme émergeant d’une 
coquille).

Et l’armille aux lettres d’or, alors ? Ce peut être simplement une manière 
ostentatoire de signer ou une manière de signifier que la femme représentée 
n’est pas réelle et est un idéal conçu intégralement par Raphaël d’Urbino, 
semblablement à la signature de Bellini dans La jeune femme nue au miroir, 
qui disait « Ioannes Bellinus Faciebat MDXV » (Giovanni Bellini fit cela en 
1515), ou celle de Michel-Ange sur le torse de sa Pieta, qui disait là aussi 

Giovanni Bellini
La jeune femme nue au miroir, 1515



- 45 -

« Michael Agelus Bonarotus Floren facieba ». À noter 
que le bandeau, à l’origine, marquait Raphael Urb., 
diminutif de Urbino et désignant Raphaël, et qu’il 
fut tardivement transformé en Urbinas, qui dési-
gne la ville de Rome (selon le témoignage de Ludo-
vico Cremaschi au duc de Mantoue, on pouvait 
déjà lire Urbinas sur l’armille en 1597).

L’armille aux lettres d’or matérialisait également 
une filiation avec les artistes révérés de la Grèce 
antique, par l’entremise des écrits de Pline l’an-
cien, dont les contemporains de Raphaël étaient 
familiers. Pline avait fait mention de l’armille de 
l’Aphrodite du sculpteur Praxitèle (et donc de sa 
modèle et courtisane Phryné), devenu un signe 
distinctif des multiples copies romaines de l’œu-
vre, de même qu’il avait conté l’anecdote du pein-
tre Zeuxis brodant son nom en lettres d’or sur son 
propre manteau13.

13. Jill Burke, The Italian Renaissance Nude, p. 141

Michel-Ange,  
Pieta [détail], 1499

Statue de Vénus, sur le modèle  
de la Vénus d’Arles



- 46 -

De manière plus prosaïque, il 
faut aussi rappeler que les ateliers 
des artistes à succès étaient de 
vraies entreprises (surtout delui 
de Raphaël), parfois ouverts sur 
la rue14, à des années-lumières 
de ces petits espaces intimes de 
création solitaire que le xixe siè-
cle a popularisés. On a dit qu’une 
cinquantaine d’assistants se croi-

saient dans l’atelier de Raphaël ! Seule cette organisation permettait de 
répondre à l’afflux de commandes et Raphaël ne mettait pas forcément la 
main à tout ce qui sortait de son atelier. Ainsi, mettre son nom en évidence 
pouvait servir à donner le maximum de prestige à l’œuvre, peut-être sous 
la demande d’un commanditaire. C’est la théorie d’historiens comme Rona 
Goffen ou Creighton Gilbert, qui défendent que ce type de signatures osten-
tatoires ont pu être partie intégrante de la commande des mécènes, comme 
une flatterie à leur égard, et se posaient donc comme des objets picturaux 
assez éloignés du commun des signatures d’artistes. Comme cette « signa-
ture » fut ajoutée tardivement au tableau, il a été suggéré que ce put être 
l’œuvre de ses élèves soucieux d’en tirer un bénéfice maximal.

Concédons aussi que la posture de la Fornarina, quoiqu’elle n’évoque que 
faiblement la pose archétypale d’une Venus pudica, ne doit pas pour autant 
être vue comme lui étant antagonique, et pourrait n’en être qu’une dérivation 
provocante et moins hypocrite. Dit autrement, elle peut être une Vénus, à 
défaut d’être résolument pudique.

14. Jill Burke, The Italian Renaissance Nude, p. 99

Felice Schiavoni
Raphaël peignant la Fornarina, 1832

Ce tableau présente Raphaël 
peignant le portrait à présent 
attribué à Piombo en l’appelant 
Fornarina, preuve de la confusion 
qui régnait autrefois quant à la 
paternité de cette œuvre.



- 47 -

Un certain nombre d’éléments iconographiques de la Fornarina et de la 
Donna Velata, qu’il s’agisse de la pose ou de certains atours, se retrouvent 
fréquemment dans les portraits de femme de cette période. Très signifiante 
est la comparaison avec un portrait réalisé par Andrea del Sarto vers 1513-
1514 et que l’on pourrait ranger dans la catégorie des « portraits d’amour ». 
Ce portrait eut pour modèle l’aristocrate Lucrezia del Fede, dont Sarto était 
apparemment épris et qu’il maria en 1517 (ou 1518) quand elle fût devenue 
veuve. On y trouve la même composition globale, un turban d’une autre cou-
leur que le jaune, mais pas de perle ni de geste de piété ou de pudeur.

La Fornarina, un tableau pas si unique ?
Nous avons pu constater que les échafaudages théoriques autour du tableau 
La Fornarina incluent souvent la Donna Velata, tachant par ce biais d’unir les 
deux œuvres dans une singularité qui les sépare du reste de la production de 
Raphaël et de l’ensemble des portraits de femmes peints à cette époque. 

Or, non seulement la dite ressemblance singulière de physionomie entre 
la Fornarina et la Donna Velata est largement affaire d’interprétation (vous 
noterez entre autres qu’elles n’ont pas les mêmes oreilles) mais il est clair que 
leurs dispositifs de composition et de construction symbolique trouvent de 
larges équivalences dans l’art de 
leur temps. 

Et encore n’avons pas encore 
infligé notre ultime ruade à cet 
échafaudage théorique. La voici, 
et c’est un Portrait de jeune femme 
sorti de l’atelier de Raphaël. Selon 
les dernières analyses, il serait 
de la main de Raphaël secondé 
de Giulio Romano et fut peint au 
terme des années 1510, soit à la 
fin de la vie du peintre, tandis qu’il 
travaillait encore à sa Fornarina. 

Andrea del Sarto 
Lucrezia del Fede, c. 1513-1514 



- 48 -

Le haut de chemise, les manches et la main sont en revanche des ajouts lar-
gement postérieurs qui ne sont pas de l’atelier de Raphaël, ce qui explique les 
troublantes inadéquations de style. Le geste de la main, quoique rappelant la 
pose de la Fornarina, n’est donc pas signifiant pour notre analyse.

On y retrouve l’exact même bijou à la perle présent à la fois dans la Forna-
rina et la Donna Velata. Et on pourrait même gloser, pour ce qui est du visage, 
sur une similarité de formes avec la Fornarina, à défaut de pouvoir en bâtir 
une avec la Donna Velata.  

L’expression « similarité de formes », spécifique aux objets, a l’avantage 
de rappeler qu’un tableau est irréductiblement une création picturale, là où 
le terme «ressemblance» est avant tout utilisé pour qualifier des person-
nes humaines et, ce faisant, introduit de manière subliminale le besoin de 
chercher quel individu réel – le modèle, autrement dit – se cache dans les 
représentations.

Raphaël Santi et Giulio Romano, 
Portrait de jeune femme, c. 1516-1520 

Raphaël Santi
à g. : La Transfiguration (détail) ; à d. : L’école d’Athènes (fresque et carton, détail)



- 49 -



- 50 -

Chemin de parenté des visages

Faible parenté des visages



- 51 -

À chercher des ressemblances d’une figure à l’autre, on peut remonter toute 
la production de Raphaël et se perdre dans un labyrinthe de correspondances 
d’abord émané de notre désir de belles histoires.  

Les similitudes d’un portrait à l’autre peuvent s’expliquer de la manière la 
plus enfantine qui soit : ces œuvres sont du même peintre.

Cela nous aide à comprendre combien l’affirmation selon laquelle la For-
narina et la Donna Velata représenteraient la même modèle et qu’on retrou-
verait la physionomie de la dite modèle dans la Madone de la Seggiola et de 
nombreuses autres œuvres de Raphaël, témoigne davantage de la fantaisie 
que de l’analyse rigoureuse. Comment porter crédit à des analyses préten-
dant reconnaître la Fornarina dans les traits de l’éphèbe de L’École d’Athènes 
(ce serait plus évident encore dans le carton) ou dans une figure de dos dans 
La Transfiguration (voir p. 48) ? 

En outre, a-t-on déjà vu un analyste sérieux avancer que Lisa Gherardini, 
modèle de la Mona Lisa, aurait été la modèle de l’ensemble des figures de 
Léonard de Vinci, sous prétexte qu’elles présentent de fortes similarités de 
visage avec la Joconde ? À ce jeu, on pourrait abonder à l’hypothèse de Simon 
Abrahams15, qui pose que Raphaël se serait régulièrement portraituré plus ou 
moins directement dans ses œuvres, partant du principe que les artistes se 
représentent souvent eux-mêmes, parfois malgré eux. L’hypothèse n’est pas 
plus aventureuse que celles décrites aux paragraphes précédents.

Même sans l’influence de ce biais universel des artistes, la fidélité des 
œuvres de Raphaël aux traits de ses éventuels modèles pouvait être altérée 
par sa quête d’un idéal de beauté, compliquant dès lors toute enquête a poste-
riori. En 1586, l’historien et théoricien de l’art Giovanni Battista Armenini 
constatait justement que les meilleurs artistes réalisaient des portraits où 
le style et la perfection de rendu l’emportaient largement sur la ressem-
blance16.

Il faut aussi rappeler que les artistes, de la Renaissance jusqu’au xixe siècle, 
utilisaient souvent plusieurs modèles pour une même œuvre : un modèle 
antique (sculpture) pouvait être combiné avec l’influence des choix esthéti-
ques d’un autre artiste, puis encore combinés à la morphologie de plusieurs 
modèles vivants. Comme l’écrivit Raphaël lui-même à son ami Castiglione en 
1514 au sujet d’une future – et célèbre – représentation de Galatée, avec sans 

15. Simon Abrahams, Raphael’s La Fornarina, 2011, article disponible sur 
academia.edu

16. Giovanni Battista Armenini, De’veri precetti della pittura, Ravenne, 1587



- 52 -

doute un peu de posture ostentatoire : « Je sais que pour peindre une belle, il 
me faudrait en voir plusieurs, et avec la condition que vous seriez avec moi pour 
m’aider à faire choix du meilleur. Mais ayant si peu, et de bons juges, et de beaux 
modèles, j’opère d’après une certaine idée qui se présente à mon esprit. » On ne 
saurait faire plus clair.

De fait, à regarder de plus près, la Fornarina présente une morphologie qui 
demeure inspirée de la statuaire antique. Ses formes, douces mais avec une 
forte charpente, ne sont pas éloignées d’une Vénus de Milo. Ses épaules sont 
larges, ses trapèzes solides, et son corps est imposant comparé à une petite 
tête. Seul le cou, anormalement fin et long, vient contrarier le sentiment d’un 
corps massif.

Si l’on suit les recherches de Jill Burke, spécialiste de la Renaissance, il 
semble qu’au sein de cette démarche d’idéalisation il n’était pas rare pour les 
peintres de placer sur un corps dénudé et idéalisé le visage d’une courtisane 
que les initiés étaient à même de reconnaître17. Il en résultait une peinture 

17. Jill Burke, The Italian Renaissance Nude.

à g. : La Fornarina dans sa version originelle ; à d. : retouches numériques du 
penchant vers une anatomie réaliste (tête agrandie et poitrine modifiée).



- 53 -

qui, pour les mentalités des gens de l’époque, devenait plus que la simple 
reproduction sur support d’un sujet réel. 

Profitons-en pour démolir l’hypothèse du prétendu cancer du sein de la 
Fornarina, qui s’est répandu sur Internet plus sûrement que la peste. Cette 
supputation insipide fait écho au prétendu cancer du sein de la Bathsheba 
de Rembrandt, qui évoque le prétendu cancer du sein de La Nuit de Michel-
Ange, qui rappelle le prétendu cancer du sein de la vieille femme du Déluge 
dans la chapelle Sixtine du même Michel-Ange, qui fait écho à la prétendue 
jaunisse de la Joconde. Que les biologistes et médecins en mal de notoriété 
arrêtent de produire des divagations scientistes pour médias peu regardants. 
Est-ce que les historiens s’amusent à faire de la médecine, eux ? À chacun son 
domaine18.

L’hypothèse Francesca ordeaschi
Selon le journal du Vénitien Marcantonio Michiele, de passage à Rome, le 
Cardinal Rangone, Agostino Chigi et Raphaël Santi, après avoir déjeuné 
ensemble le 6 avril 1520, tombèrent tous victimes d’une fièvre forte et sou-
daine. Le peintre mourut dans la nuit, son mécène quatre jours plus tard, et 
le cardinal seul finit par s’en remettre. Ce serait déjà une série de tragédies 
suspectes en soi, s’il n’y avait le cas de Francesca Ordeaschi, l’épouse de 
Chigi, qui eut juste le temps de mettre au monde le dernier enfant de son 
mari décédé avant de mourir par empoisonnement (selon les comptes-rendus 
de l’époque).

Chigi, en tant que riche banquier, et Raphaël, en tant qu’artiste dont l’in-
décent succès prospérait aux dépens de bien d’autres, ne manquaient pas 
d’ennemis. Chigi avait souhaité marier la Vénitienne Francesca Ordeaschi, 
une humble fille de petit commerçant. Cette union était mal vue jusque dans 
la curie mais le banquier, en tant que financier du pape, avait obtenu de ce 
dernier qu’il bénisse lui-même l’union au cours d’une somptueuse cérémonie 
de mariage. Cela crée des inimitiés…

Il a été avancé que Francesca Ordeaschi avait déjà posé pour la Dorothée 
du Vénitien Sebastiano del Piombo. Dès lors, ce couple conspué et jalousé 
n’aurait-il pas été en situation de commander à Raphaël un tableau tel que 
la Fornarina, qui représenterait à nouveau Francesca ? Ce fut l’hypothèse 
de Claudio Strinati, surintendant des musées de Rome. Selon lui, le tableau 

18. Une contre-analyse est disponible ici :
https://www.sciencedirect.com/science/article/pii/S1743919106600277



- 54 -

La Fornarina serait trop sophis-
tiqué pour que Raphaël l ’eût 
réalisé pour son seul plaisir et il 
pourrait s’agir d’une commande 
d’Agostino Chigi pour figurer 
son épouse. Évidemment, la 
nudité du sujet pose problème 
quand on se rappelle les inter-
dits posés par les mœurs de la 
Renaissance italienne et l’objec-
tif de respectabilisation d’un Chigi fraîchement débarqué de Sienne. 

Mais cela n’a pas empêché l’historienne Amélie Ferrigno, dans son roman 
Le secret de La Fornarina sorti en 2025, de nourrir cette hypothèse en allant 
plus loin. Elle imagine que Francesca Ardeasca eût pu vouloir s’arroger la 
liberté des courtisanes et poser  pour le peintre. Il faut savoir que cette dame 
était vénitienne, une ville où certaines courtisanes avaient une forte influen-
ce culturelle, et Amélie Ferrigno se plaît à proposer que le tableau était une 
commande de l’épouse elle-même. C’est toute la liberté de la romancière que 
de faire primer l’exceptionnalité romanesque sur la probabilité historique, 
afin de dépeindre une femme libérée bien avant l’heure. On peut adoucir 
l’hypothèse en avançant que Francesca Ordeaschi aurait pu ne poser que 
pour le portrait et que le peintre ait brodé une anatomie pour compléter. Cela 
restait tout de même une audace scandaleuse pour l’époque.

La romancière a la finesse de souligner que le secret contenu dans le titre 
de son roman se réfère bien davantage aux mystères entourant la relation 
entre Raphaël, Agostino Chigi et Francesca Ordeaschi qu’à l’identité réelle 
de la Fornarina, dont on ne pourra jamais trop répéter qu’elle est la question 
la moins intéressante. Ferrigno expose les morts ô combien louches de ces 
trois protagonistes, qui pointent toutes vers un empoisonnement. La mort 
potentiellement criminelle de ces personnages et le mariage scandaleux 

Sebastiano del Piombo, 
Sainte Dorothée, c. 1512 



- 55 -

des Chigi donne du piquant à l’hypothèse Francesca Ordeaschi et apporte 
à l’effacement de la bague dans le tableau La Fornarina un symbolisme bien 
différent. Si ce sont bien les élèves de Raphaël qui avaient effectué le repeint, 
auraient-ils donc effacé le bijou pour dissocier le tableau – et leur atelier – de 
cette dangereuse affaire ?

Un tableau énigme
Il est normal que le tableau dit La Fornarina ait suscité l’intérêt et nourri les 
imaginaires tant il est singulier, sensuel, voire licencieux, et tant son ambi-
guïté interroge chez un peintre rodé au maniement des symboles.

Agrémenté de la fable romantique dont Vasari sema les premières graines, 
cette œuvre avait ce qu’il fallait forme pour devenir une icône de la peinture. 
Elle est devenue encore plus que cela.

Le mythe n’a rien perdu de son impact aujourd’hui car ce Raphaël mythifié 
que l’on imagine contester les conventions sociales de son temps et même 
l’autorité curiale via le personnage du cardinal Bibbiena, que l’on savoure de 
voir briser les barrières de classe pour aller marier une petite bergère, euh 
pardon une « boulangère », c’est du tout-cuit pour nos sensibilités contem-
poraines. Et nous voici à chercher inlassablement l’identité de la Fornarina, 
comme on chercha l’identité de la Laure de Pétrarque, à laquelle certains 
l’ont associée, en négligeant l’hypothèse que l’une et l’autre puissent n’en 
avoir aucune. Au final, quitte à monter de discutables hypothèses, prenons 
parti de le faire sur la signification du tableau, plutôt que de jouer à «qui c’est 
qui a montré ses seins».

En ce domaine une analyse captivante a été proposée, qui relie la Forna-
rina et la Donna Velata, non sur la base de l’unicité putative de son modèle 
mais sur leur complémentarité picturale apparente. La Fornarina et la Donna 
Velata formeraient un dyptique dans lequel la première figurerait une Vénus 
céleste, et la deuxième une Vénus terrestre. La Vénus céleste était un idéal 
de beauté féminine imaginaire aux accents néoplatoniciens, très en vogue 
au xvie. Elle incarne une beauté impossible, une recréation de la femme, 
inférieure et impure dans sa matérialité, qui l’élève, et par l’émotion qu’elle 
morcure nous amène vers la vérité divine. Par opposition, la Vénus terrestre 
est la femme réelle, pieuse et vertueuse mais chargée de son infériorité et du 
péché d’Ève.

Une peinture du Titien, Amour sacré. amour profane, peut aider à saisir ce 
concept. À gauche de l’image nous est présenté l’amour profane, c’est-à-dire 
l’épouse et mère, qui est bordée à l’arrière-plan par des lapins, symboles de 



- 56 -

fertilité, et par le logis familial. À droite, l’amour sacré, c’est-à-dire la femme 
idéalisée, irréelle, dont le beauté morale élève l’âme, et qui est bordée par 
des chiens, symboles de fidélité, par une église, et par l’immensité des nuées 
qui en appellent au Paradis. Cet angle d’analyse est très tentant, et ce sera le 
dernier évoqué ici. 

Au final, nous ne savons pas le sens exact du tableau, quelle sa ou ses modè-
les, et même si des modèles de chair eurent collaboré. Mais il ne faut pas en 
être déçu, tant le voyage dans les méandres de cette histoire est enrichissant 
et tant il nous offre une belle leçon d’épistémologie.. Laissons le dernier mot 
à l’historien Daniel Arasse, qui ne disait pas autre chose19 : « (...) pour l’histoire 

19. Daniel Arasse, « Deux notes sur l’invezione chez Raphaël », in Symboles de la 
Renaissance, Paris, éditions Rue d’Ulm, p. 11-34

Titien, Amour sacré. amour profane, 1514



- 57 -

de la peinture, La Fornarina est une œuvre exemplaire, inespérée presque : sur un 
cas précis et documenté, on peut saisir la logique d’un effet de peinture et suivre 
son impact sur le regard des spectateurs. L’œuvre connaît une fortune critique 
exceptionnelle par la diversité des réactions qu’elle suscite, et aucun tableau de 
Raphaël n’a déclenché de réactions aussi contradictoires, aucun n’a suscité d’hé-
sitations aussi marquées chez un même spectateur : on peut y suivre le regard 
à l’œuvre et le trouble que l’ image provoque chez ceux qui lui font face. Celui-ci 
contribue à situer le tableau dans l’histoire de la peinture tout en en dégageant 
une des dimensions, souvent négligée : celle qui veut que l’histoire des œuvres soit 
aussi l’histoire des effets que la peinture exerce sur ses spectateurs. » n



- 58 -

BIBLIOGRAPHIE :
Daniel Arasse, « Deux notes sur l’ invezione chez Raphaël », in Symboles de la 

Renaissance, éditions Rue d’Ulm, p. 11-34
Jill Burke, The Italian Renaissance Nude, Yale University, 2018
Amélie Ferrigno, Le secret de la Fornarina, 2025
Katy Greenberg, Immortal Beloved : Raphael’s La Fornarina and La Velata as 

Allegory, History, and Legend (academia.edu)
Marie Lathers, « Tué par un excès d’amour » : Raphaël, Balzac, Ingres, in The 

French Review Vol. 71, no 4, 1998
Raphael Urbinas, Il mito della Fornarina (ouvrage collectif), Electa, 1983 

Jean-Baptiste Dominique Ingres, Étude pour la Fornarina


